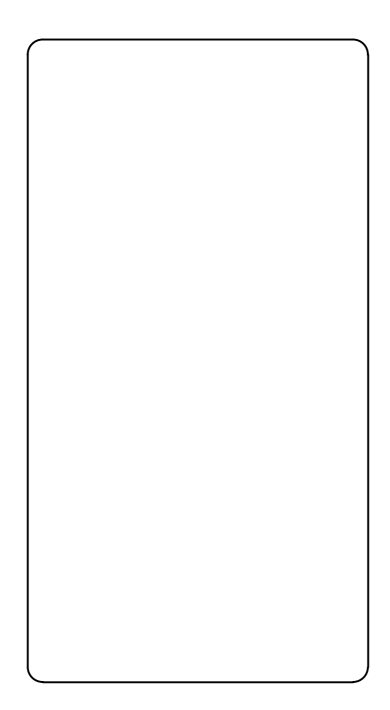
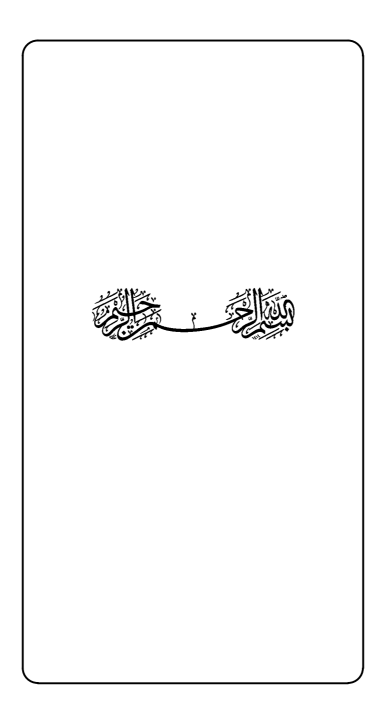
....٩ • /٣/٢ امين وحي رب العالمين دهمیسن جانشسین خاتم النبيين شيشك حضرت آيت الله العظمى وحيد خراساني \_مدظلّه العالى \_





| فهرست مطالب |                                  |
|-------------|----------------------------------|
| ۵           | ولادت                            |
| ۶           | كنيه و القاب حضرت ﷺ              |
| ش)۶         | ( وصيت امام جواد ﷺ در مورد فرزند |
| ٧           | كرامات حضرت ﷺ                    |
| ١٨          | حکمتها و پندهای حضرت ﷺ           |
| ۲۱          | کلامی از آن حضرت در خداشناسی.    |
| 74          | توضيح كلام أن حضرت ﷺ             |

امام دهم على بن محمّد بن على النقى على ال ( امام هادی ﷺ )

ولادت

در مورد ولادت ایشان گفته شده است: در نیمهٔ ماه ذی الحجه سال ۲۱۲ هجری به دنیا آمده اند، همچنین روایت شده که در ماه رجب سال ۲۱۴ هجری متولد و در ۲۶ ماه جمادی الآخره یا سوم رجب \_چنانچه شیخ طوسی فرموده است<sup>(۱)</sup> \_ سال ۲۵۴ هجری به شهادت رسیدند. در روایت دیگری هم آمده است که: در سال ۲۵۴ هجری به شهادت رسیده اند. بنابر قول اول در ولادت حضرت عمر ( مبارکشان ) چهل و یک سال و شش ماه است، و بنابر نقل دیگر چهل سال می شود<sup>(۲)</sup>.

۱. مصباح المتهجد، ص ۸۰۵. ۲. کافی: ج۱، ص۴۹۷.

كنيه و القاب حضرت الله

کنیهٔ امام دهم ﷺ «ابو الحسن» است. و القاب ایشان عبارت است از: هادی، نجیب، مرتضی، نقی، عالم، فقیه، امین، مؤتمن، ناصح، مفتاح، طیّب، متوکل<sup>(۱)</sup> و عسکری.

(وصیت امام جوادﷺ در مورد فرزندش)

در حدیث صحیح از اسماعیل بن مهران آمده است : هنگامی که ابو جعفر ( امام جواد (() برای مرتبهٔ اول از مدینه به بغداد ( نزد خلیفهٔ عباسی) رهسپار شد، در وقت حرکتش گفتم : فدایت شوم، من در این سفر برای شما بیمناکم، پس از شما امر ( امامت ) با کیست؟ ایشان با صورتی خندان رو به من نموده فرمود : آنچه گمان کرده ای امسال نیست! هنگامی که معتصم ( برای مرتبهٔ دوم ) ایشان را

 ۱. در متون تاریخی آمده است که امام هادی ﷺ این لقب خود را مخفی میداشتند و اصحاب را نیز امر به مخفی کردن آن میکردند، زیرا همانند لقب خلیفهٔ عباسی بوده است. (مترجم)

کرامات حضرت / ۷

خواست نزدشان رفتم و گفتم: فدایت شوم، شما در حال حرکت هستید امر (امامت) بعد از شما با کیست؟ حضرت چنان گریست که محاسنش خیس شد، سپس رو به من نموده فرمود: اکنون باید بر من بیمناک باشی، امر (امامت) پس از من با فرزندم «علی» است<sup>(۱)</sup>.

كرامات حضرت ﷺ

کرامات ایشان بیشتر از آن است که در این مختصر بگنجد، و تنها به ( نقل ) بعضی از آنها اکتفا میکنیم: ۱. ابو هاشم جعفری گوید: من داخل مدینه بودم هنگامی که بُغا ( یکی از فرماندهان لشکر ) در ایام «واثق» در جستجوی اعراب بیرون شد و از مدینه گذشت. امام هادی ایش فرمود: برویم ببینیم این فرماندهٔ ترک چگونه لشکر آرایی کرده است. بیرون رفتیم و منتظر ماندیم تا لشکر او از مقابل ما بگذرد. هنگام عبور لشکر مردی ترک از کنار ما گذشت.

۱. کافی: ج۱، ص۳۲۳، ارشاد: ج۲، ص۲۹۸.

امام هادی ﷺ به او با زبان ترکی سخنی گفت. آن مرد از اسب پیاده شد و سُم اسب حضرت را بوسید.

( پس از مشاهده این منظره ) مرد ترک را قسم دادم و گفتم : این شخص به تو چه گفت؟ جواب داد : او پیامبر است؟ گفتم : نه، پیامبر نیست. گفت: مرا به اسمی صدا زد که ایام کودکی در سرزمین ترک بر من گذارده بودند و تا این ساعت کسی از آن اطلاع نداشت(۱).

۲. صالح بن سعید گوید: خدمت امام هادی رسیده عرض کردم: فدایت شوم، در همهٔ امور میخواهند نورتان را خاموش کنند و از حقتان بکاهند تا اینکه شما را در این جای بد نام، سرای گدایان منزل دادهاند. حضرت فرمود: ای پسر سعید، آیا این مقدار معرفت داری؟! سپس با دستش اشارهای کرد و فرمود: نگاه کن.

وقتی نگاه کردم ناگاه باغهای خـرّم و سـر سـبز همراه با حوریهها و پسرانی مانند مرواریدِ نـهفته در

۱ . خرائج و جمرائح: ج۲، ص ۶۷۴، با اندکی تفاوت در الثقاقب فی المناقب: ص ۵۳۹، کشف الغمه: ج۲، ص ۳۹۷.

کرامات حضرت / ۹

صدف، و پرندگان، و آهوان، و رودهای روان دیدم که چشمم خیره شد و حیران در تماشای آنها بودم. حضرت فرمود: هر کجا باشیم اینها برای ما آماده است و در سرای گدایان نیستیم<sup>(۱)</sup>.

۳. جماعتی از اهالی اصفهان که از جمله آنها ابو العباس احمد بن نضر و ابو جعفر محمّد بن علویه بودند گفتند: در اصفهان مردی به نام «عبد الرحمن» شیعه بود. از او پرسیدند: چه چیز باعث شد که قائل به امامت علی النقی ( ﷺ) شدی؟ جواب داد: چیزی دیدم که سبب این اعتقاد شد، و آن چنین بود که:

من مردی فقیر ولی با جرأت و سخنگو بودم. یک سال اهالی اصفهان مرا با گروهی دیگر برای شکایت نزد متوکل بردند.

روزی جلوی درب قصر متوکل ایستاده بودیم که دستور رسید علی بن محمّد بن رضایی را حاضر

۱. کافی: ج۱، ص ۴۹۸، با اندکی تفاوت در بصائر الدرجات: جزء ۸،
 باب ۱۳، ح ۷، ص ۴۰۶، الثاقب فی المناقب: ص ۵۴۲، کشف الغمه:
 ج۲، ص ۳۸۳، مناقب آل ابی طالب: ج۴، ص ۴۱۱.

کنند. از بعضی حاضرین پرسیدم: این شخصی که دستور رسیده احضارش کنند کیست؟ جواب داد: این مردی علوی است که شیعیان قائل به امامت او هستند. سپس گفت: شاید متوکل او را خواسته تا به قتلش رساند.

با خود گفتم: از اینجا نمی روم تا ببینم این شخص کیست. ناگاه مشاهده نمودم سوار بر اسب می آید و مردم در طرف راست و چپ راه دو صف تشکیل دادهاند و او را تماشا می کنند. هنگامی که ایشان را دیدم محبتش در قلبم قرار گرفت و شروع کردم در دل دعایش می کردم تا خداوند شرّ متوکل را از او بر طرف کند.

او به همان حال می آمد و چشم به یال اسبش داشت و چپ و راست را نگاه نمی کرد و من دائماً او را دعا می کردم.

هنگامی که مقابل من رسید صورت ( مبارکش ) را به سمت من نموده فرمود: خداوند دعایت را اجابت نمود، و عمرت را طولانی کرد، و مال و فرزندانت را کرامات حضرت / ۱۱

زیاد نمود. از هیبت او بر خود لرزیدم و میان دوستانم روی زمین افتادم. آنها از من پرسیدند: چه شده است؟ گفتم: خیر است، و به آنها چیزی نگفتم.

پس از مدتی به اصفهان برگشتیم و خداوند به برکت دعای ایشان باب خیر و رحمت را بر من گشود و ثروتمند شدم به طوری که اکنون در خانهام یک میلیون درهم دارم بجز اموال دیگر، همچنین خداوند به من ده پسر عنایت فرمود، و الآن عمرم هفتاد و چند سال است و قائل به امامت این شخصی هستم که از دل من آگاه بود و خداوند دعایش را در مورد من اجابت فرمود<sup>(۱)</sup>.

۴. هبة الله بن ابی منصور موصلی گوید: در سرزمین ربیعه کاتبی نصرانی از اهالی «کفرتوثا»<sup>(۲)</sup> بود که به او «یوسف بن یعقوب» می گفتند و میان او و پدرم دوستی بود. روزی به منزل ما آمد. پدرم به او

۱ . خرائج و جرائح: ج۱، ص ۳۹۲، و بـا انـدکی تـفاوت در الثـاقب فـی المناقب: ص ۵۵۰، کشف الغمه: ج۲، ص ۳۸۹. ۲ . نام روستایی از نواحی فلسطین است. (مترجم)

گفت: چه شده که در این هنگام نزد ما آمدهای؟! گفت: متوکل مرا خواسته و نمی دانم چه تصمیمی دارد جز اینکه جان خود را از خدا با ۱۰۰ دینار خریدهام که به محمّد بن علی بن رضا ( ﷺ) بدهم و دینارها را با خود آوردهام. پدرم به او گفت: در این مورد موفق می شوی. سپس نزد متوکل رفت و بعد از چند روزی با خوشحالی و سرور بازگشت. پدرم به او گفت: بگو چه شد؟

او گفت: به سامرا رفتم در حالی که قبلاً آنجا نرفته بودم و در منزلی ساکن شدم. با خود گفتم: دوست دارم قبل از اینکه نزد متوکل روم و مردم از آمدنم با خبر شوند ۱۰۰ دینار را به ابن الرضا از رسانم. لکن خبر دار شدم که متوکل ایشان را از خارج شدن منع کرده و خانه نشین شده است. به فکر فرو رفتم که چه کار کنم؟! مردی نصرانی از خانهٔ ابن الرضا سؤال میکند..!! می ترسم این خبر به متوکل برسد و بیشتر ناراحت شود.

مدتى به فكر مشغول بودم تا اينكه در قلبم افتاد كه

کرامات حضرت / ۱۳

سوار الاغم شده و وارد شهر شوم و او هر جایی رود منعش نکنم شاید بدون اینکه از کسی سؤال کنم خانهٔ ایشان را بیابم. دینارها را در کاغذی گذاشته و آنها را در آستینم جا دادم و سوار الاغ شدم.

او از کوچه و بازار هر گونه که می خواست می رفت تا به درب خانهای رسید و ایستاد. هر چه کردم حرکت نکرد. به غلامم گفتم: بپرس این خانهٔ کیست. گفتند: این خانهٔ علی بن محمّد بن رضا ﷺ است. با خود گفتم: الله اکبر، دلیلی قانع کننده بر حقانیت ایشان. پس از مدتی خادمی سیاه چهره از خانه بیرون آمد و گفت: تو یوسف بن یعقوب هستی؟ گفتم: بله. گفت: پیاده شو. پیاده شدم، مرا در راهرو خانه نشاند و خودش داخل رفت. با خودم گفتم: این دلیلی دیگر، از کجا این خادم اسم من و پدرم را می دانست وارد آن نشدهام!!

خادم بعد از اندکی بیرون آمد و گفت: ۱۰۰ دیناری که در کاغذ داخل آستینت داری بده. آنها را به او دادم

و با خود گفتم: این دلیل سوم. آنها را داخل برد و سپس بازگشته گفت: داخل شو.

خدمت حضرت رسیدم و ایشان تنها نشسته بود. به من فرمود: یوسف، آیا موقع آن نرسیده که اسلام آوری؟! گفتم: ای مولای من، آن قدر دلیل و برهان مشاهده کردم که برای هر شخصی کافی است. حضرت فرمود: هرگز، تو مسلمان نمی شوی، ولی فلان پسرت مسلمان خواهد شد و از شیعیان ماست. ای یوسف، بعضی گمان میکنند که ولایت ما برای امثال تو سودی ندارد، به خدا قسم دروغ می گویند می خواستی برو و به زودی برای تو پسری مبارک متولد می شود.

بعد از آن نزد متوکل رفتم و هر چه میخواستم گفتم و با سلامت بازگشتم.

هبة الله گفت: من پسرش را بعد از مرگ پدر دیدم در حالی که مسلمان و شیعهٔ خوش عقیدهای بود. او خبر داد که پدرش نصرانی از دنیا رفت و او بعد از مردن کرامات حضرت / ۱۵

پدرش مسلمان شده است، همچنین مکرّر میگفت: من بشارت مولایم حضرت هادی ﷺ هستم.(۱)

۵. زرافه ( زراره ) گوید: متوکل تصمیم گرفت روز سلام دهی رسمی و عمومی علی بن محمّد بن رضا ای رضا ای را پیاده راه ببرد. وزیرش به او گفت: این کار را انجام مده، زیرا موجب خرده گیری بر تو شده و مردم پشت سرت حرف میزنند. متوکل گفت: باید این کار انجام پذیرد. وزیر گفت: اگر می خواهی حتما این کار را انجام دهی دستور بده تا فرماندهان و این کار را انجای دهی بن محمّد ( ی) پیاده باشد. اشراف نیز پیاده باشند تا مردم گمان نکنند که تو مراندهان و متواستهای خواستهای فقط علی بن محمّد ( ی) پیاده باشد. باید را این ای را این کار را این محمّد ( ی) پیاده باشد. متوکل قبول کرد و این مطلب در تابستان و هوای بسیار گرم واقع شد. وقتی که امام هادی ی به راهرو خانه بازگشت عرق کرده بود.

زرافه گوید: من در راهرو خانه با ایشان برخوردم . حضرت را در راهرو نشاندم و با حوله صورت ایشان

۱ . خرائج و جرائح: ج۱ ، ص ۳۹۶ ، و با اندکی تفاوت در کشف الغمه: ج۲ ، ص ۳۹۲.

را خشک کرده گفتم: پسر عمویت این دستور را تنها برای شما نداده بود و در دل از او ناراحت مباش. حضرت فرمود: ساکت باش، ﴿ تَمَتّغُوا فی دارِکُم ثَلاثَة أيّام ذلك وَعدُ غَير مَكذُوب ﴾<sup>(۱)</sup>: «سه روز در خانههايتان متمتع شويد،اين وعدهاي بي دروغ است».

زرافه گفت: معلمی نزد من بود که اظهار تشیع میکرد و بسیاری از اوقات با او شوخی میکردم و میگفتم: رافضی. شب به منزلم بازگشتم و گفتم: ای رافضی، بیا تا مطلبی برایت نقل کنم که امروز از امامتان شنیدم. گفت: چه شنیدی؟ فرمایش امام را برایش نقل کردم.

او گفت: ای حاجب، آیا خودت این کلام را از علی بن محمّد علی شنیدی؟ گفتم: بله. گفت: حق تو بر من واجب است، نصیحتی به تو میکنم آن را گوش کن. گفتم: بگو. گفت: اگر علی بن محمّد علی این مطلب را به تو فرموده باشد مواظب باش و هر چه داری جمع کن که متوکل بعد از سه روز می میرد یا کشته می شود.

۱ . سوره هود: ۶۵.

کرامات حضرت / ۱۷

من ناراحت شدم و به او فحش داده گفتم: بیرون رو. او نیز از نزد من رفت. هنگامی که تنها شدم فکر کردم که اگر محکم کاری و احتیاط کنم ضرری ندارد، زیرا اگر این مطلبی که گفت واقع شود محکم کاری کردهام، و اگر واقع نشود به من ضرری نمی رسد. سوار مرکبم شدم و به خانهٔ متوکل رفتم و هر چه در آنجا داشتم با خود آوردم و اموالم را نزد خویشاوندانی که اعتماد به آنها داشتم امانت گذاشته و در خانهام جز حصیری که روی آن می نشستم باقی نگذاشتم.

بعد از این ماجرا شب چهارم متوکل کشته شد و من و مالم سالم ماندیم و ضرری به ما نرسید. پس از این واقعه شیعه شدم و نزد حضرت رفته به خدمتگزاریش مشغول گشتم. از ایشان خواستم برای من دعاکند و از شیعیان حقیقی ایشان هستم<sup>(۱)</sup>.

پوشیده نیست که آنچه این مرد به آن رسید از سلامتی در دنیا و ایمنی در آخرت به برکت خدمتی بود که به حضرت کرد و عرق صورت ( مبارک ) ایشان

۱ . خرائج و جرائح: ج۱ ، ص ۴۰۱.

را خشک نمود، پس خوشا به حال آنان که به اندازهٔ آنچه در توان دارند امر ایشان را زنده کنند، زیرا ﴿ ما عِندَکُم يَنفَد و ما عِندَ الله باقٍ ﴾<sup>(۱)</sup>: «آنچه نزد شماست تمام می شود و آنچه نزد خداست پایدار است».

## حکمتها و پندهای حضرت ﷺ

بعضی از کلمات حکمت آمیز و پندهای امام هادی ﷺ جملات زیر است:

- هر که از خود راضی باشد، خشمگینان از او زیاد شود<sup>(۲)</sup>.
- بینیازی کمی آرزو، و خشنودی به مقدار
  کفاف است<sup>(۳)</sup>.
- مصیبت برای شکیبا یکی، و برای بیتاب
  دو تا است<sup>(۴)</sup>.
- حسد نابود کننده کارهای نیک است،

۱ . سوره نحل: ۹۶.

- ۲ . نزهه الناظر و تنبيه الخاطر: ص ۱۳۸ ، بحار الانوار: ج۷۵ ،ص ۳۶۸. ۳. همان .
- ۴. نزهه الناظر و تنبيه الخاطر: ص ١٣٩، بحار الانوار: ج٧٥، ص ٣٤٩.

حکمتها و پندهای حضرت / ۱۹

و روزگار دشمنی می آورد، و خود پسندی از طلب علم باز می دارد و موجب کوچک شمردن دیگران و نادانی می شود، و خسیس بودن زشت ترین اخلاق است، و طمع خوی بدی است. مسخره کردن لطیفه گویی کم خردان و کار نادانان است، و نافرمانی از پدر و مادر موجب تنگدستی و خواری است<sup>(۱)</sup>.

- بیاد آر پیکر بی جان خود میان خانوادهات را
  که هیچ طبیبی نمی تواند مرگ را از تو دفع
  کند، و هیچ دوستی نمی تواند برایت
  سودمند باشد<sup>(۲)</sup>.
- بهتر از کار نیک انجام دهـندهٔ آن است، و زیباتر از سخن زیبا گوینده آن است، بهتر از علم حامل آن یعنی عالم است، بدتر از شر ایجاد کننده شر است، و ترسناکتر از هر

۱ . بحارالانوار: ج ۷۵، ص ۳۶۹.

٢. نزهه الناظر و تنبيه الخاطر: ص ١۴١، بحار الانوار: ج٧٥، ص ٣٧٠.

ترس به وجود آورنده آن وحشت است (۱).

- اگر زمانی شد که عدل بیشتر از ظلم و ستم بود جایز نیست به کسی گمان بد داشت تا اینکه به بدی او علم یافت، و اگر زمانی شد که ستم در آن بیشتر از عدل است جایز نیست کسی به دیگری گمان خیر داشته باشد تا اینکه به خوبی او علم پیدا کند<sup>(۲)</sup>.
- از حسد بپرهیز، زیرا حسد در تو آشکار می شود و بر دشمنت هیچ اثری ندارد<sup>(۳)</sup>.
- جدال در منازعه و بحث دوستی قدیمی را از بین می برد و اطمینان به یکدیگر را زائل میکند، و کمترین چیزی که در آن است برتری بر دیگری است و این ریشه و پایهٔ هر جدایی است<sup>(۴)</sup>.

١. نزهه الناظر و تنبيه الخاطر: ص ١۴٢، بحار الانوار: ج٧٥، ص ٣٧٠.

- ۲ . بحارالانوار: ج ۷۵، ص ۳۷۰.
- ٣. نزهه الناظر و تنبيه الخاطر: ص ١۴٢، بحار الانوار: ج٧٥، ص ٣٧٠.
- ۴. بحارالانوار: ج ۷۵، ص ۳۶۹، و با اندکی تفاوت در نزهه الناظر و تنبیه الخاطر: ص ۱۳۹.

(کلامی از آن حضرت در خداشناسی) / ۲۱

(کلامی از آن حضرت در خداشناسی) در کتاب «کشف الغمه» از کتاب «الدلائل» از فتح بن یزید گرگانی نقل شده که گفت:

هنگام بازگشت از مکه به خراسان در راه به اباالحسن ( امام هادی ﷺ ) برخوردم که ایشان عازم عراق بود. شنیدم که می فرمود: « هر که از خدا بترسد ( دیگران ) از او می ترسند، و هر که خدا را اطاعت کند ( دیگران ) او را اطاعت می کنند».

سعی کردم خود را به ایشان برسانم. وقتی به حضرت رسیدم سلام کردم. جواب سلام مرا داده فرمود: بنشین. اولین سخنی که به من فرمود این بود:

ای فتح، هر که خدا را اطاعت کند از خشم مردم بیم ندارد، و هر که خدا را خشمگین کند بداند که خداوند مردم را بر ا و خشمگین کند.

خداوند را نمی توان وصف کرد جز به صفاتی که او با آنها خودش را وصف نموده، و چگونه وصف شود آفرینندهای که عاجزند حواس از درک او، و اندیشهها از دستیابی به او، و فکرها از تحدید او، و

دیده ها از دیدن او . بزرگ تر از وصف کردنِ وصف کنندگان است و برتر از ستایش ستایش کنندگان است . در عین دوری نزدیک است و در عین نزدیکی دور است ، او در دوریش نزدیک و در نزدیکیش دور است . چگونگی را پدید آورد پس نمی توان گفت : « چگونگی را پدید آورد پس نمی توان گفت : گفت : «کجاست»، و مکان را آفرید پس نمی توان گفت : «کجاست»، زیرا او از چگونگی و مکان جداست ( منزّه است ) . او خدای یگانه و یکتا و صمد است ، نه کسی او را زاییده و نه از کسی زاده شده است و او را هیچ همتایی نیست ، پس عظمتش با شکوه و بزرگ است .

حتی نمی توان ژرفای وجودی حضرت محمّد را وصف نمود، زیرا خداوند بزرگ نام او را همراه نام خویش قرار داده و او را شریک در عطای خود نموده است، و برای کسی که اطاعت از او کند پاداش اطاعت خودش را قرار داده آنجا که می فرماید: ﴿ و ما نقموا الا أن أغناهم الله و رسوله من فضله ﴾<sup>(۱)</sup>: «به عیب

۱ . سوره توبه: ۷۴.

(کلامی از آن حضرت در خداشناسی) / ۲۳

جویی بر نخاستند مگر (بعد از) آنکه خدا و پیامبرش از فیضل خود آنان را بینیاز گردانیدند».

همچنین جای دیگر کلام کسی که ترک اطاعت او کرده و در جهنم میان آتش می سوزد را چنین حکایت میکند: ﴿ یا لیتنا أطعنا الله و أطعنا الرسولا ﴾<sup>(۱)</sup>: «ای کاش، از خدافرمان می بردیم و پیامبر رااطاعت میکردیم».

یا چگونه می توان ژرفای وجود کسانی را وصف کرد که خداوند اطاعت از آنها را همراه اطاعت از پیامبرش آورده است آنجا که می گوید: ﴿ أطیعوا الله وأطیعوا الرسول و أولی الامر منکم ﴾<sup>(۲)</sup>: «ای کسانی که ایمان آوردید از خدا اطاعت کند، و پیامبر و اولیای امر خود را (نیز) اطاعت کنید».

در آیهٔ دیگر می فرماید : ﴿ و لو ردّوه الی الرسول و الی أولی الامر منهم ﴾<sup>(٣)</sup> : «اگر آن را به پیامبر و اولیای امر خود ارجاع کنند».

همچنين مي فرمايد : ﴿ ان الله يأمركم أن تؤدوا الامانات

- ۲ . سوره نساء: ۵۹.
- ۳. سوره نساء: ۸۳.

۱ . سوره احزاب: ۶۶.

الی أهلها »<sup>(۱)</sup>: «خدا به شما فرمان میدهد که امانتها را به صاحبان آنها ردّ کنید».

و می گوید : ﴿ فاسألوا اهل الذکر ان کنتم لا تعلمون ﴾ <sup>(٢)</sup> : «اگر نمی دانید از اهل ذکر بپرسید » ... .<sup>(۳)</sup>

روایت طولانی است و از آن ابواب حکمت و معرفت گشوده می شود و به همین اکتفا کردیم که مجال دقت (عمق نگری) در آن نیست ولی آنچه دستیابی به تمامی آن ممکن نیست، همهٔ آن ترک نمی شود.

(توضیح) کلام حضرت ﷺ: « هر کس از خدا بترسد (دیگران) از او میترسند». زیرا هر کس بداند و ایمان آورد که تمامی امور به ارادهٔ خداوند ایجاد می شود و چیرهٔ قدرت خداست، و این دو آیه را آن طور که شایسته است بخواند:

> ۱ . سوره نساء: ۵۸. ۲ . سوره نحل: ۴۳. ۳ .کشف الغمه ، ج ۲ ، ص ۳۸۶.

(توضيح) / ۲۵

انما امره اذا اراد شیئاً أن یقول له کن فیکون (()، ﴿ و هو القاهر فوق عباده ((): «کار او این گونه است که چون به چیزی اراده فرماید می گوید: باش، پس فوراً موجود می شود»، «و او بر بندگان خویش چیره است»، دیگر از چیزی جز خدا نمی ترسد و هراس ندارد، ﴿ وانما یخشی الله من عباده العلماء ((): «از میان بندگان تنها علما خدا ترسند». و هر کس که از خدا بترسد خداوند همه چیز را از او می ترساند ().

**کلام حضرت ﷺ:** « هر کس از خدا اطاعت کند (دیگران) از او اطاعت کنند » .

زیرا شخصی که از خدا اطاعت میکند اراده او تابع امر خداست لذا ارادهٔ تکوینیه او در ارادهٔ تشریعیه فانی است، و به همین سبب ارادهاش در آنچه می خواهد اجرا می شود، زیرا پاداش آنکه درخواست

- ۱ . سوره یاسین: ۸۲.
- ۲ . سوره انعام: ۱۸.
- ۳. سوره فاطر: ۲۸.
- ۴ . کافی: ج ۲ ، ص ۶۸.

خدا را اجابت کند اجابت شدن درخواست اوست، و هر کس خواستهٔ خدا را رد نکند خداوند خواستهٔ او را رد نمیکند. و هر آن گونه که باشی جزا بینی، و آیا جزای احسان جز احسان است؟!

در حدیث قدسی آمده است: ای فرزند آدم، من زندهای هستم که نمی میرد، آنچه به تو امر کردهام اطاعت کن تا تو را به گونهای قرار دهم که زنده باشی و نمیری ؛ ای فرزند آدم، من هنگامی که به چیزی بگویم «باش» فوراً موجود می شود، امر مرا اطاعت کن تا تو را به گونهای قرار دهم که به هر چیز بگویی «باش» فوراً موجود شود<sup>(۱)</sup>.

۱ . ارشاد القلوب: ج ۱، ص ۱۵۶. ۲ . کافی: ج ۱، ص ۱۳۸. (توضيح) / ۲۷

یافت چیزی گم نکرده، و هر که او را گم کرد هیچ چیز نیافته است. و کسی که مخلوق را بشناسد می داند که آفرینش، بقاء، ایجاد و اعدام آن به خواست خداوند است، و مخلوق برای خودش نه سود و نه زیان، و نه حیات و نه مرگ، و نه رستاخیزی را در اختیار دارد. پس هنگامی که خدا را خشنود نمود به اینکه تسلیم امر خداست و به قضای الهی راضی است که ملازم با رضایت خداوند از او است، هرگز از خشم مردم بیم ندارد، زیرا هر که مالک از او راضی باشد از خشم محلوک بیم ندارد؛ چنانکه هر کس خداوند را خشمگین کند خشم مخلوقاتی که خواه نا خواه سر به فرمان خدا نهادهاند او را در مییابد.

کلام حضرت ﷺ: « خداوند را نمیتوان وصف کرد جز به صفاتی که او با آنها خودش را وصف نموده است » . همیشه وصف کردن هر چیز بعد از درک اوست ، و آنچه انسان به وسیلهٔ آن درک میکند چهار چیز است : « حس ، خیال ، وهم و عقل » ، و تمامی اینها از

درک خـداونـد عـاجز است بـه خـاطر ادلهای کـه مخصوص به هر کدام یا همهٔ آنها است.

یکی از آن ادله این است که: درک کردن محقق نسمی شود جز هنگامی که درک کننده به آنچه میخواهد درک کند احاطه یابد، و چیزی که انتها ندارد احاطهٔ به او ممکن نیست لذا درک او ممکن نیست. و هر درک کننده و آنچه درک کند مخلوق خداوند است والله من ورائهم محیط »<sup>(۱)</sup>: «خداونداز هر سو بر ایشان محیط است» با احاطه قیومی و هو معکم اینما کنتم »<sup>(1)</sup>: «واو با شماست هر کجا باشید»، و با احاطهٔ علمی و احاط بکل شیء علما »<sup>(۲)</sup>: «علم او هر چیزی را در بر گرفته است». و اگر حواس و او هام و عقول او را درک کنند محیط به محاط تبدیل می شود و ایس محال است، منزه است خداوندی که هر نوری را به تاریکی خویش تاریک نمود.<sup>(۲)</sup>

۱ . سوره بروج: ۲۰.

۲ . سوره حدید: ۴.

۳. سوره طلاق: ۱۲.

۴. اشاره است به کلام امیرالمومنین ﷺ در نهج البلاغه خطبه ۱۸۲: >

(توضيح) / ۲۹

کلام حضرت ﷺ: « در نزدیکیاش دور است » . زیرا خداوند از درک شدن منزه است ، و از صفات مخلوقات به دور است .

کلام حضرت ﷺ: « و در دوریش نزدیک است » . زیرا او برپا دارنده آسمانها و زمینها، مادیات و مجردات است و نزدیک تر از برپا دارنده به آنچه برپا داشته است نیست .

او نزدیک است به آفریده هایش، زیرا به وجود آورندهٔ هر چیز و برپا دارنده آن است. پس او به هر چیز از خود آن نزدیک تر است، به این سبب که وجود و بودن هر چیز به خاطر ایجاد کننده و برپا دارندهٔ آن است. و دور است در عین حال که نزدیک است به خاطر دور بودنش از دستیابی حس و خیال و وهم و عقل، و به سبب منزه بودنش از اتصاف به

 پس نیست خدایی جز او ، با نورش هر تاریکی را روشن کرده است و با تاریکی خویش هر نوری را تاریک نمود.

صفات مخلوقات و دور بودنش از همنشینی آفریده هایش؛ پس همان طور که آفرینندگی، خلق کنندگی و برپا دارندگیش موجب نزدیکی است همان گونه موجب دوری است، پس دور است در عین نزدیکی و نزدیک است در عین دوری.

کلام حضرت ﷺ: چگونگی را پدید آورد پس نمیتوان گفت: «چگونه است». خداوند آفرینندهٔ چگونگی و مکان است، و مخلوق ذاتاً نیازمند خالق است، و خالق ذاتاً بی نیاز از مخلوق است، و جایز نیست بی نیاز ذاتی را به نیازمند ذاتی متصف کنیم.

کلام حضرت ﷺ: «او خدای یگانه و یکتا و صمد است نه کسی او را زاییده و نه از کسی زاده شده است و او را هیچ همتایی نیست ».

هنگامی که امام دهم ﷺ تبيين نمود که خداوند

(توضيح) / ۳۱

بزرگ تر از وصف وصف کنندگان است، شش وصف از اوصافی که خودش فرموده را بیان نمود که بین آنها سه وصف ایجابی از اوصاف کمالیهٔ خداوند است و آنها «واحد، احد و صمد» است، و سه وصف سلبی از اوصاف جلالیهٔ خداوند است و آنها «لم یلد، ولم یولد، ولم یکن له کفوا احد» است. و در این کلمات جواهر معرفت و حکمت را برای اهلش به ودیعه سپرد و آنچه متعلق به حسنای الهی از اینها به دست می آید. می گیرد، و آنچه متعلق به تسبیح الهی است از سه تای دومی سر چشمه می گیرد. و با دقت در جملات حضرت فهمیده می شود که چرا به عنوان تفریع بر کلامش فرمود: «عظمتش با شکوه و بزرگ است».

کلام حضرت ﷺ: حتی نمیتوان ژرفای وجودی حضرت محمّد ﷺ را وصف نمود .... در این قسمت حضرت فرق گذاشت بین وصف خداوند و وصف پیامبرش به اینکه وصف خداوند را

کاملاً نفی نمود، ولی در مورد پیامبر شی عمق و ژرفای وصف را نفی نمود، برای اینکه بیاموزد بین خدا و پیامبرش فرق است. و در این فرق وجوه دقیقی برای دقت کنندگان است.

همچنین دلیل عدم وصف ژرفای پیامبر را این گونه بیان نمود که خداوند اسم محمّد را همراه اسم خودش آورده، و آن قدر مقام او را بالا برد که اسمش همراه اسم خداوندی است که در مورد آن فرمود: ( تبارک اسم ربک ذوالجلال و الاکرام )<sup>(۱)</sup>: «برتر است نام پروردگار باشکوه و بزرگوارت».

شهادت به رسالت در هر اذان و اقامه و نمازی با شهادت به یگانگی خداوند همراه است. خداوندی که هیچ شریکی در ذات و صفات و افعالش ندارد محمّد شش را شریک در عطای خود نموده و ما نقموا الا أن أغناهم الله و رسوله من فضله (<sup>(۲)</sup>: «به عیب جویی بر نخاستند مگر (بعداز) آنکه خدا و پیامبرش از فضل

> ۱ . سوره الرحمن: ۷۸. ۲ . سوره توبه: ۷۴.

(توضيح) / ۳۳

خود آنان را بینیاز کردند»، در اینجا بینیازی از فضلش را به خودش استناد داد، و شریک بودن در عطا موجب شریک بودن در شکر نیز هست.

و خداوند برای کسی که اطاعت از پیامبر نماید پاداش اطاعت از خودش را تعیین نمود، پس ترک اطاعت رسول مساوی با ترک اطاعت خداوند و استحقاق عقاب است، ﴿ یا لیتنا أطعنا الله و أطعنا الرسولا ﴾<sup>(۱)</sup>: «ای کاش، از خدا فرمان می بردیم و پیامبر را اطاعت می کردیم». و چطور شناختِ ژرفای پیامبر ﷺ ممکن است با ناتوانی از درک بزرگی ای که خدا به پیامبرش عطا کرد و تکریمی که در حق او روا داشته است.

اما در مورد ولی امر، خداوند جلیل طاعتش را با طاعت پیامبر همراه ساخته آنجا که فرمود: ﴿ أُطِيعوا الله و أُطِيعوا الرسول و أولی الامر منکم ﴾<sup>(۲)</sup>: «ای کسانی که ایمان آوردید از خدا اطاعت کند، و پیامبر و اولیای امر خود را (نیز) اطاعت کنید».

۱. سوره احزاب: ۶۶. ۲. سوره نساء: ۵۹.

و نظر به اینکه خداوند این دو طاعت را همراه هم آورده و هر دو را به یک امر واجب نموده ثابت می شود که امر ولی امر مانند امر پیامبر است. و اگر امر کننده مانند پیامبر معصوم نباشد همانندی دو امر محال است، زیرا امر کننده به باطل نمی شود همانند با امر کننده به حق باشد در حالی که خدا فرموده: ﴿ فان تنازعتم فی شیء فردوه الی الله و الرسول ﴾<sup>(۱)</sup> ﴿ و لو ردوه الی الرسول و الی أولی الامر منهم ﴾<sup>(۲)</sup>: «و هرگاه در امری اختلاف نظر یافتید آن را به خدا و پیامبر عرضه کنید»، «اگر آن را به پیامبر و اولیای امر خود ارجاع کنند».

در این آیات خداوند مرجع در تمام آنچه اختلافی است را خدا و رسول و اولی الامر قرار داده است، و همراهی بین این سه در رجوع به آنها کاشف از این است که آنچه از آنها صادر می شود یکی است. آنچه خداوند بر پیامبرش نازل کرد کتابی است که در آن از هیچ چیزی فرو گذار نکرده است و آن نزد پیامبر

> ۱ . سوره نساء: ۵۹. ۲ . سوره نساء: ۸۳.

(توضيح) / ۳۵

است، و آنچه نزد پیامبر است نزد اولی الامر است؛ و آنکه در عصمت و علم هـمراه پیامبر است چگونه می توان ژرفای او را دریافت!

و حضرت الله از شاهد آوردن به دو آیه (ان الله یأمرکم أن تؤدوا الامانات الی أهلها (()) کنتم لا تعلمون ((): «خدا به شما فرمان می دهد که امانت ها را به صاحبان آنها رد کنید» ، «اگر نمی دانید از اهل ذکر بپر سید» اشاره به این مطلب نموده است که ولایت امر امت باید به اهلش سپرده شود . اهل این ولایت آنانی هستند که به اهلش سپرده شود . اهل این ولایت آنانی هستند که نموده است ، زیرا برای هر امانتی اهلی است و اهل این نموده است ، زیرا برای هر امانتی اهلی است و اهل این امانت کسی نیست جز آنکه از خیانت به آن مصون است تا اطاعت او واجب باشد و دانا به هر مسأله ای باشد، و اگر این طور نباشد سپردن آن به او جایز نیست، فرانه های این سرزمین بگمار که من حفظ علیم ((): «مرا بر خزانه های این سرزمین بگمار که من حفظ کننده و دانا هستم».

۳. سوره يوسف: ۵۵.

۱ . سوره نساء، ۵۸. ۲ . سوره نحل: ۴۳.